Michael Rieger im Gesprdich mit Peter Michael Hamel
»nDenn mit aller Absicht geht das nicht«

Fiir deine Entwicklung als Musiker hat die intensive Auseinandersetzung mit
Jean Gebser eine entscheidende Bedeutung gehabt. Wann und wie hast du Geb-
sers Arbeiten kennengelernt?

Das war 1972, in Boswil. Aber Gebser war mir als Name schon geldufig, ich
wusste, dass es den gab, denn ein guter Freund, Ronald Steckel, stand zwischen
1971 und 1972 mit ihm in Briefkontakt wegen des Buchs Trug der Drogen. Aber
ich selbst war als Stipendiat in der Alten Kirche Boswil ein halbes Jahr unter-
gebracht, in der Nihe von Ziirich, mit anderen Musikern. Abdullah Ibrahim,
damals noch Dollar Brand, war zum Beispiel auch da und hat viel improvisiert.
In dem Kiinstlerhaus war auch eine Bildhauerin, Frau Stauffer. Sie versuchte,
integrale, transparente Plastiken zu machen, also den Gebser in bildende Kunst
zu tberfithren — sehr schone, geschmackvolle Dinge. Und sie war mit der ersten
Frau von Gebser sehr befreundet. Einmal horte sie mich beim Improvisieren am
Fliigel und sagte: »Wenn Sie so spielen, dann miissen Sie Jean Gebser kennen.«
Und in einer Nacht hat sie mir dann Ursprung und Gegenwart, die alte Aus-
gabe aus der Deutschen Verlagsanstalt, in die Hand gedriickt, in Zeitungspapier
eingewickelt. Ich hatte nur eine Nacht die Gelegenheit, dieses Buch anzusehen
und habe es dann quergelesen. Es war fiir mich eine Erleuchtung ... oder besser:
eine Eroffnung, da ist eine Tiir aufgegangen, eine erhellende Angelegenheit. Ich
habe das intuitiv, mochte ich sagen, kapiert, obwohl ich ja gar nicht die Zeit
hatte, das ganze Buch zu lesen. Vor allem habe ich mir die synoptischen Tafeln
am Ende des Buchs angeschaut und mir wurde klar, dass das eine entscheidende
Er6ffnung war, eine Zusammenschau von allem, was mir damals passierte, wo
ich in Widerspriichen war. Bin ich jetzt ein linker demonstrierender Student
oder ein meditativer Mensch, der in ein Kloster geht? Mit dem Priesterwunsch
aus der Kindheit im Nacken, bis zu der Sehnsucht, einem Heiligen personlich
zu begegnen.

Es wire in dieser Zeit moglich gewesen, dass du dich in einem Aschram wie-
dergefunden hittest?

Ja, ich war auch schon fast auf dem Weg zu einer Hindu-Heiligen, Sri Ananda
Moyi Ma, die z.B. auch von den Leuten des Living Theatre aufgesucht wurde,
die war inzwischen eine achtzigjiahrige Frau. Und ich habe sie auch besucht, aber
nach der Gebser-Lektiire war ich gar nicht mehr in der Lage, riickwirts zu ge-
hen, hinein in schon tiberwundene Strukturen, um hier Gebsers Terminologie
zu verwenden.

20

Zu dieser Zeit warst du ja schon ein akademisch ausgebildeter Musiker. Wie
hast du aus dieser Erfahrung, wenn man das so direkt sagen kann, musika-
lisch, kompositorisch Konsequenzen gezogen?

Da kommen mehrere Sachen zusammen. Denn parallel zu diesen Sachen spielte
eben das Improvisieren mit verschiedenen Leuten bereits eine grofse Rolle. Da
war das Interesse, Gleichzeitigkeit herzustellen in der improvisierten Musik, mit
einem schwarzen Conga-Spieler, einem klassisch ausgebildeten Musiker und ei-
nem Kollegen, der mit mir zusammen bei Bialas Neue Musik studiert hatte,
diese Gleichzeitigkeit der verschiedenen Dinge zum Leben zu bringen, was da
als integratives Bewusstsein moglich war. Um nicht hineinzurutschen in die
Atomisierung, die Selbstzerstorung und Zersplitterung, darum ging es. Ich war
sozusagen auf dem Sprung, weil ich gewissermafSen atomisiert war, durch diese
vielen Widerspriiche in der Zeit.

Das Lektiireerlebnis Gebser hat etwas verdichtet, was sich schon in dir ange-
deutet hat?

Ja, bekriftigt, bestitigt ... bestiarkt, in jedem Fall. Ich hatte mich schon getroffen
mit Free Jazz-Musikern, damals waren die Neue-Musik-Szene und die Free Jazz-
Szene auch viel naher beieinander, was typisch war fiir das Ende der 6oer-Jahre.
Das kam mir sehr entgegen und tiber die Zusammenarbeit in der Gruppe »Bet-
ween« wurde mir bewusst: Wir machen ja eigentlich etwas, was zumindest in diese,
von Gebser mitbezeichnete Richtung ging. Dass wir etwas tiberwinden und einen
Sprung machen in ein neues Bewusstsein. Aber wir haben das eben nicht postu-
liert. Gebser war sicher eine Affirmation, in dem Sinne: Aha, da gibt es also auch
eine Terminologie, eine Richtung, wie ich mir das tiberhaupt selber klar machen
kann. Und im Friihjahr 1973 haben wir in der Musikhochschule Miinchen Aufnah-
men gemacht, da gab es einen Moment, wo ich gesagt habe, jetzt mache ich etwas,
von dem ich mochte, dass der Gebser das bekommt. »Dharana« hief8 das Stiick. Ich
wusste, er ist nicht gesund. Und am Tag drauf, am Morgen, haben wir das Stiick
abgemischt und lesen in der Siiddeutschen eine Meldung, eine kleine Kulturnotiz:
»Jean Gebser gestorben«. Danach bin ich dann mit seiner zweiten Frau, Jo Gebser,
in Kontakt getreten, aber ich gehorte da nicht irgendeinem spirituellen Club an,
mich interessierte jetzt mehr, wie die gebserschen Gedanken, also »Ursprung und
Gegenwarte, kurz gesagt, zu vertonen wiren. Was sich dann in dem Orchesterstiick
»Diaphainon« manifestiert hat. Ich habe gedacht: Jetzt machen wir auf integral, ich
sag’s jetzt mal salopp, und dann haben wir in zwei, drei Jahren das Integrale geba-
cken, aber dann wurde mir immer bewusster, dass das eine Lebensgeschichte, eine
Lebensaufgabe ist. Wenn ein Leben iiberhaupt reicht. Denn mit aller Absicht geht
das nicht. AufSerdem — vielleicht gibt es integrale Musik gar nicht. Das wire dann
vielleicht Stille. Deshalb interessiert mich Stille im Moment am meisten.

21



Noch einmal zuriick zum Jazz— der Free Jazz hat dich damals stark beeinflusst.
Wie genau sah das aus?

Vielleicht schlug meine erste integrale Stunde, als ich mit Don Cherry spielte,
1971 ... Aber schon viel frither war da ein Einfluss. Uber meinen Vater, der
Abteilungsleiter fiir Unterhaltung/ Fernsehspiel beim Stidwestfunk war, kannte
ich Joachim-Ernst Berendt, der in der Fernsehabteilung vom SWF damals »Jazz
— gehort und gesehen« machen konnte, der Jochen mit seiner dicken, schwarzen
Brille. Bei diesen halboffentlichen Konzerten habe ich all die Gréf3en live erlebt,
Coltrane, Miles, Louis Armstrong ...

Anfang der yoer-Jahre sind diese verschiedenen Momente zusammenge-
kommen: Du hattest als ausgebildeter Musiker nicht nur Miles im Ohr, son-
dern auch schon die Free-Jazz-Musiker, und du wusstest, dass du in dieser
Richtung Musik machen wolltest und nun kam Gebser noch als Bestditigung
hinzu.

Es war ja noch mehr. Es war der Versuch, auch mal einen Schlager, ein Musical
zu schreiben, Samba hat mich interessiert ... und was den Jazz angeht, mich
haben die Sessions in der Bebop-Szene sehr interessiert, mit Mal Waldron da-
mals im »Birdland« in Miinchen. Der hat die Finger nicht so schon gekriimmt
wie Claudio Arrau, sondern hielt sie ganz steif, und da war Improvisieren er-
laubt, anders als Zuhause, wo ich ja nicht »klimpern« durfte, sondern Etiiden
iiben sollte. Ich bin deshalb auch nie der klassische Pianist gewesen, ich hab
von frith an mehr das Improvisatorische gepflegt, sonst wire ich vielleicht
Kapellmeister geworden und hitte Sanger begleitet, aber das konnte ich nicht
so gut. Da bin ich dann in die Clubs gegangen und habe mir einen Conga-
Spieler gesucht, der es mir beibringt. Das war zuerst der Charlie Campbell
vom Musical »Hair«, dann Cotch Black, das war dann Jeffrey Biddeau aus
Trinidad, der eine schamanische Voodoo-Oma hatte, der tauchte plétzlich in
Miinchen auf, der hat mir das Gehen beigebracht, dass ich Groove, dass ich
Rhythmus hab, Puls hab. Und diese Musiker waren dann bei »Between« na-
tiirlich auch mit dabei.

Das Zentrum dieser Musik ist die Improvisation, aber war das nicht etwas, was
einem Musiker, der aus der Carl-Dahlhaus-Ecke kam, véllig fremd hitte sein
miissen?

Ja, so war das ja auch. Gerade das war mein Problem beim Dahlhaus. Dahlhaus
hatte gar keinen Sinn fiir Improvisation. Da war ein Kollege von mir, Mdllers,
mit dem habe ich dem Dahlhaus einmal vorgespielt, vorimprovisiert. Ich habe
17/ 8 gespielt, also so ungerade Rhythmus-Sachen, und Méollers war total »free«
auf der Klarinette. Und daraufhin hat Dahlhaus dann sein Pamphlet geschrieben,

22

dass Improvisation keine Kunst sei, einen richtig ablehnenden Artikel. 1971. Das
war die Quittung. Und deshalb habe ich dann auch bei ihm meinen Doktor nicht
gemacht, denn ich hitte tiber irgendeine Gluck-Oper schreiben miissen anstatt
iber mein Thema Improvisationsformen. Stattdessen habe ich dann mein Buch
geschrieben: Durch Musik zum Selbst. Es sollte eigentlich Selbsterfahrung mit-
tels Musik heiflen. Das erste Exemplar habe ich dann dem Dahlhaus geschickt.
Er hat nie geantwortet, aber nach seinem Tod hat mir seine Witwe gesagt, er hat
weifs Gott wie drin gelesen.

Das war 1976 — zu dieser Zeit hast du ja nicht allein improvisierte Musik ge-
macht, sondern auch Kammermusik und Orchesterstiicke komponiert, die auf
ihre Weise eine Gestaltung von Gebsers Gedankenwelt waren.

Ja, in dem einen Fall des schon erwihnten »Diaphainon«, das Hans Zender 1976
uraufgefiihrt hat, wo ich versucht habe, das richtig, fast ordentlich in Abfolge
zu komponieren, es nachzuvollziehen. Der erste Teil ist die Atomisierung, die
Urangst, der Moment der Dekonditionierung, die Panik, der Horror, der Riss
— die Eisenkette, die herunterfillt, und dann geht eine andere Dimension auf,
wir bewegen uns durch eine schamanische, magische Welt, gestaltet durch Os-
tinato-Rhythmen, mit groffen Trommeln, und daraus entsteht das mythische
Bewusstsein, dem musikalisch eine Pentatonik entspricht, die kommen aufein-
ander zu, da ist auch eine Free-Jazz-Stelle, und dann kommt der grofse Rausch,
fast Ravel-artig, so war es, aber so geht’s nicht weiter, denn dann kommt der
Sprung ins Integrale, und da hab ich auf der letzten Seite der Partitur nur ein
grofSes Kastchen. Da hat der Zender, der Dirigent, die Freiheit, es langer oder
kiirzer zu dirigieren, das heifit, du spielst potenziell unendlich weiter. Aber die
Urauffiihrung war leider nicht so ... Und durch diese Ravel-Stelle gab es dann
Applaus von der falschen Seite.

Weil es zu der Zeit so unverhofft harmonisch war?

Ja, ja, genau. Es hief: »Ah! Endlich mal wieder schone Musik.« Triumphe der
Schonheit und so. Ich hatte Riesenhymnen und bekam den Miinchner Musikpreis
und war plotzlich in der ersten Reihe der geférderten Komponisten. Danach habe
ich nur einen Fehler gemacht, denn in Donaueschingen bin ich dann mit einer ti-
betischen Jacke und geschorenem Kopf aufgetaucht und habe tiefe Tone gesungen,
ich habe zwei Conga-Spieler gehabt, die sind dann durch den Raum gegangen, das
war eine Tabuverletzung fiir die Kritiker. Die Kritiken lauteten dann ungefihr so:
Der Kitsch-Apostel oder ... Wenn sich Pop und Fernost treffen, dann kommt eh
nichts dabei heraus. Siehe Stockhausen. Mit fiinfundzwanzig oder so haben mich
die groflen Zeitungen also auch ganz schon verrissen. Ich musste das auch irgend-
wie auffangen. Heute wiirde ich sagen, es war ideal, dass ich verrissen wurde, denn
sonst hitte ich mich vielleicht nicht entwickelt, sondern nur wiederholt.

23



Eine Masche gefunden.
Ja, ja, davor ist niemand sicher.

Aber du selbst warst mit dem »Diaphainon« riickblickend ja auch nicht zufrie-
den, weder mit der Auffiihrung noch mit dem Ende des Stiicks.

Weil ich damals einfach nicht fahig dazu war in dem Alter. Wenn ich heute
meine eigenen Studenten sehe, wie sollen die denn mit Anfang zwanzig schon
eine eigene kiinstlerische Identitit haben? ... Ich habe ja auch ganz andere Sa-
chen gemacht, Stummfilme vertont, Bithnenmusiken fiir Peter Stein oder Dieter
Dorn geschrieben, und ich habe ja auch dreifSig Jahre freiberuflich existiert oder
die Weisheit des ungesicherten Lebens genossen, wie das bei Alan Watts heifst.
Aber in mir ... ich habe Seitenwege beschritten, Irrwege, Umwege gemacht. Wie
Gebser geschrieben hat, dass Umwege wichtig seien.

Oder wie Peter Handke sagt: sich entschlossen verirren.

Wunderbar, genau, in diesem Sinn. Nach der Lektiire von Ursprung und Ge-
genwart oder der Asienfibel, konnte ich nicht mehr in eine defiziente Situation
kippen. Ich saf3 direkt vor dem Bhagwan, das musst du dir mal vorstellen, in
Poona, aber bevor mir diese Frau da die Kette mit dem Bild vom Bhagwan um-
hingen konnte, da hab ich gesagt: »Nein, ich will nicht.« Und da rief er dann: »I
touch you and you will get crazy.« Irgendwie musste ich dabei an Orff denken:
»Peter, es gibt ein Licht das leuchtet und ein Licht, das blendet, und das letztere,
das ist der Teufel.« Da bin ich schnell wieder raus. Einerseits habe ich gedacht:
bist du zu eitel, zu egomifig, dass du das nicht kannst? Aber andererseits war
ich befreit. Keine Sekte, kein Club. Vorbei. Und natiirlich die Idee, dass ich auch
kein Gebser-Missionar sein will und bin. Als »Sdulenheiligen« sehe ich ihn, so
habe ich das mal gesagt. Wie auch Nikolaus Cusanus.

Nach dessen Texten du »De Visione Dei« komponiert hast.

Ja, seine Idee der »coincidentia oppositorum« hat ja auch wieder viel mit Gebser
zu tun, ndmlich mit dem Ineinanderfallen der Gegensitze. Der Kreisel, der sich
so schnell dreht, dass er still zu stehen scheint.

Du sagst: Ineinanderfallen der Gegensitze. Wenn wir das als Moment der Ent-
wicklung einer integralen Musik nehmen, wenn es sie denn gibt, wo siehst du
integrale Aspekte in anderen Werken, bei anderen Komponisten?

Im »Stundenbuch« und im »Buch der Kldnge« von Hans Otte, der den Sprung
macht tiber Zen, womit sich der Gebser ja auch sehr beschiftigt hat. Und in dem
spiten Orchesterstiick von Morton Feldman, »Coptic Light«. Im Grunde genom-
men bin ich ja mit meinem »Diaphainon« damals nicht fertig geworden, denn

24

den Sprung ins Achronon, den Sprung in die Zeitfreiheit habe ich dem Orches-
ter iiberlassen, aber das hitte ich auskomponieren miissen. Und bei Feldman, da
habe ich das gefunden — das, denke ich, das ist es, so hitte es sein miissen, als
klingendes Beispiel. Ich habe spiter in »Die Lichtung« versucht, wieder daran
anzukniipfen. Das Stiick ist von Celibidache uraufgefiihrt worden, aber bis heute
nicht veréffentlicht.

Und wie ist es mit Messiaen, der ja noch weiter zuriickgeht, vor die magische,
vor die archaische Phase, und mit den Vogelklingen eine Musik integriert, die
nicht menschlich oder vormenschlich ist?

Aber ja, natiirlich. Und sicher auch bei einem Messiaen-Schiiler, bei Gérard Gri-
sey, der zu den so genannten Spektralisten gehort. »Spektraler Klang« deshalb,
weil sie sich auf die Obertonreihe beziehen. Das ist fiir mich einer, der ... also
wenn der Gebser das gehort hitte, weifs ich nicht, ob er dann gesagt hitte: »Das
ist integrale Musik!« Aber fiir meine Vorstellungen ist da etwas enthalten, und
zwar ein ganz komplexer Klang, mit forte, fortissimo und dahinter ist ein leises
Obertongebilde, das man nicht hort, aber in dem Moment, in dem der Fortis-
simo-Klang weg ist, bleibt das tibrig und plotzlich ist da eine vierdimensionale
Situation.

Wie lassen sich Elemente einer integralen Musik auf Begriffe bringen?

Ich wiirde von Klangzustiandlichkeit sprechen. Mit einem tonalen Zentrum, aber
nicht mehr funktional. Etwas Reduziertes. Etwas sich gegenseitig Bedingendes.
Gegensitze, die sich auflosen und aus der Zeit fallen. Weil ja die Uhrzeit ohne-
hin keine musikalische Zeit ist. Das ist genau so, wie wenn ein Kind spielt, dann
vergeht eine Stunde wie eine Minute, das kennt doch jeder. In dieser Zeitfreiheit
kann Musik das machen. Und bei Luc Ferrari, wieder ein Messiaen-Schiiler, gibt
es das auch. In seiner »Histoire du plaisir et de la désolation« ist das auch ent-
halten, und in Vorformen ganz sicher auch in der Gleichzeitigkeit bei Charles
Ives, »Three Places in New England«, und in Xenakis’ »Metastaseis«. Aber noch
wichtiger ist, dass es nicht mit dem Wollen geschieht, nicht mit der Absicht. Ich
werde nie vergessen, wie ich John Cage einmal fragte: »Was ist denn das — das
Ziel Threr Musik? Wollen Sie die Leute verstoren?« Und der alte Mann sagte
dann nur: »My music is non intention.« Und lacht.” Die Frage war dann vollig
verflogen. Wie bei einem Koan. Der Vogel singt, die Sonne scheint, die Blume
bliiht, absichtslos. Da habe ich einmal einen Zen-Meister, den Nagaya, kennen-

* Das Gesprich mit John Cage fand am 17. November 1987 im Miinchner Kulturzentrum
am Gasteig statt und wurde fiir das Kulturjournal des Bayerischen Rundfunks pro-
duziert. Ein deutschsprachiger Abdruck findet sich in: Musica Nr. 3 (Mai/Juni 1988),
S. 268ff.

25



gelernt, bei einem Sesshin ... Ein uralter Mann, um die neunzig, der hatte sehr
auffillige kiinstliche Zahne. Und der hat dieses Koan zitiert, also Vogel singt,
Sonne scheint und so weiter ... und in dem Moment, in dem er dann das »ab-
sichtslos« sagte — »app-sichs-loss« — in dem Moment fielen ihm die Zdhne raus!
Und wir alle: Oh ... Das zu sehen, das war wie ein Blitzschlag, wie in der Nacht,
als ich das Buch von Gebser zum ersten Mal in der Hand hatte: Das ist es. Eine
Erhellung. Absichtslos.

Du sprichst von der Gleichzeitigkeit verschiedener Elemente. Aber ist das dann
bereits eine neue Form? Wie entsteht in diesem Sinn eine neue Form? Kannst
du das konkreter machen?

Da fillt mir ein Beispiel ein. In einer Kolner Kirche sitzen drei Orchestergrup-
pen. Jede Gruppe spielt ein notiertes Stiick, »Three Orchestras« von John Cage.
Sie spielen als Gruppe von den Seiten, die immer 45 Sekunden dauern, aber wie
die drei zusammen sind, zusammen klingen, das ist jedes Mal anders. Die Leute
saflen auf den Stiihlen, aber ich bin in der Kirche herumgegangen. Und als die
Musiker das Stiick noch einmal spielten, war die eine Orchestergruppe schneller
bzw. langsamer als die andere. Sie spielten eine Sequenz, aber die war aufgelost
durch das Zusammenspiel. Vorher hatte ich andere Zusammenhinge gehort.
Und plétzlich wurde es durchsichtig.

Der Klang wurde durchsichtig?

Ja, das war diaphan. Man wusste, ja, ah, da kommt die Tuba an dieser Stelle, aber
beim néchsten Mal, da hatte es sich umgedreht, da horte man die Tuba an einer
ganz anderen Stelle, weil die eine Gruppe jetzt etwas langsamer gespielt hatte
als vorher. Das waren drei Zeiten gleichzeitig. Man konnte also sagen, es gab da
eine Zufilligkeit, eine vom Free Jazz herkommende Zufilligkeit als Prozedere,
aber das Ganze hatte eine Form gefunden, sodass du dir heraussuchen konntest,
was du horst. Du selbst suchst dir einen Weg durch das Orchester.

Ein Klang, in den man hineingehen kann. Ein bewegliches Gebilde.
That’s it. Und du bist selbst Teil des Klangs.

Aber wir leben heute ohne Frage in Zusammenhdingen, in denen man akustisch
permanent iiberwdltigt wird. Anstatt in Klinge hineinzugehen, will man vor
den akustischen Beldstigungen lieber fliichten. Was horst du selbst noch, wenn
du es dir aussuchen kannst?

Ich produziere zwar selbst Tontréger, aber ich hore doch sehr wenig. Das Schonste
ist es fast, Musik innerlich zu horen, die Partitur zu lesen und zu héren. Mir aus
dem Lesen vorzustellen, wie es klingen soll. Eben wegen der stindigen Beschal-
lung brauche ich an einigen Tagen im Jahr diese Stille, da fliege ich weg, da habe

26

ich Pinien, die rauschen auf eine gewisse Weise im Wind, und da gibt es die Zi-
kaden und ansonsten nichts. Es ist erst wie ein Schock. Ich brauche richtig Zeit,
um in die klingende Stille hineinzukommen. Und ich schaue und hére mir dann
zu, wie ich die Stille hore.

Durch deine Funktion an der Hochschule bist du in einer Situation, in der du
standig neue Kompositionen liest und horst. Vor ein paar Tagen war ich auf
einem Konzert eines sehr avancierten Ensembles und es war doch auffillig,
wie das Klappern mit den Ventilklappen oder das Greifen in die Klaviersai-
ten in jedem Stiick exzessiv, eigentlich bis zur Licherlichkeit ausgereizt wurde.
Natiirlich findet sich das auch im Free Jazz oder bei Keith Jarrett oder bei La-
chenmann ...

... wo es ja aber authentisch ist und die andern kupfern es nur ab. Ich wiirde das
eine eindugige, einseitige Betrachtungsweise des Materialfortschritts nennen.
Ich bin mit Helmut befreundet, aber er hat wohl noch nicht gemerkt, wie viele
kleine Lachenminner er sich da herangezogen hat. Das ist nicht so leicht. Wir
haben eine Szene Neue Musik, die noch fundamentalistischer geworden ist, als
sie es frither war. Ich habe das ja mal ganz offen und ehrlich gesagt, das ist eine
Mafia. Hitte ich nicht tun sollen, denn ich allein dndere die Welt nicht. Darauf-
hin bin ich von den Redakteuren in den verschiedenen Sendeanstalten einfach
gestrichen worden, einfach durchgestrichen. Denn es war nicht nur das, sondern
ich habe ja auch etwas verletzt, musikalisch, dass man wieder tonal komponiert,
neotonal, heiflt es dann immer, oder in einer neuen Einfachheit etwas macht,
minimalistisch, gerade auch durch die Begegnung mit anderen Kulturen wie
eben der indischen. Es gibt immer noch eine Altavantgarde in Deutschland, die
das nicht ertrdgt. Ein junger deutscher Komponist muss hier die Kackenkratze-
biirsteklinge machen, sonst gilt er als deutscher Traditionalist. Irgendwer hat
auch gesagt, ich imitiere Terry Riley, dabei habe ich fiir mich selbst repetitive
Sachen erfunden zu einer Zeit, als ich keine Ahnung hatte von Terry Riley.
Das war eine Art Selbsttherapie. Oder ich sei mit dem Rucksack durch Indien
gegangen und hitte die Ragas eingepackt, den Indern ihre Ragas geklaut, so
etwas Hirnrissiges. Natiirlich hat das Studium dieser Musik meine Sachen mit-
beeinflusst, in der Idee des Konzentrischen vielleicht, aber ich weifS genau, was
fiir ein Schatz diese Musik ist, und anstatt indische Sachen zu zitieren, bin ich
mittlerweile ein Purist, wenn es um klassische indische Musik geht.

Aber nach wie vor gilt — das Harmonische ist das Bose, das Reaktiondre?

Ja. Man muss es geradezu verstecken, wenn etwas tonal ist. Aber Terry Riley
aus Kalifornien oder der Steve Reich aus New York, die diirfen das machen.
Mittlerweile, denn am Anfang wurden deren Sachen ja auch als Maschinen-
musik denunziert, von Clytus Gottwald, bis der kapiert hat, dass da ein ganz

27



anderer rhythmischer Vorgang ist. Und dass diese Musik ein Bediirfnis war fiir
die Menschen.

Wenn du zuriickblickst auf die Zeit mit »Between« oder die Zeit des »Diaphai-
non« — das sind jetzt mehr als dreiflig Jahre. Sind deiner Meinung nach die
Voraussetzungen fiir integrale Ansitze besser oder schlechter geworden? Wie
sieht das Umfeld aus?

Ich glaube, dass es heute viel schwerer ist, eine eigene »tone signature« zu fin-
den. Mikrotone und Gerauschhaftigkeit gehéren zum guten Ton. Aufereuro-
paische Musik spielt aber keine Rolle. Im NDR z.B. wird nicht eine Sekunde
auflereuropédische Musik gesendet.

... obwohl iiberall von Globalisierung gesprochen wird.

Was aber nur eine Worthiilse ist. Natiirlich, es gibt iiberall die interkulturellen
Sachen, die Festivals wie in Berlin, da gibt es Gamelan-Musik und so weiter — ja
ja, aber die Komponisten haben sich davon bitteschon fernzuhalten! Es ist ja auch
einfacher, sich auf ein Pferd zu setzen, wo man sicher sein kann, dass man auch
oben sitzen bleibt. Die Musikredakteure wie im Deutschlandradio Berlin, die
wissen gar nicht, was sie da anmoderieren und senden ganz andere Sachen als sie
ankiindigen. Das ist schon peinlich. Dann kann man es auch nicht vermitteln,
wenn die verantwortlichen Leute es selbst nicht mehr wissen. Musikethnologie
existiert heute nicht mehr, stattdessen werden interkulturelle Spriiche geklopft,
aber wir gucken nicht mehr iibern Tellerrand hinaus. Wir wollen ja gar nicht
so genau wissen, was die Chinesen machen, aber wir erlauben es nicht, dass die
Politiker mit dem Dalai Lama sprechen, wenn er nichstes Jahr nach Hamburg
kommt. Es geht doch nur um den Airbus und einen schnellen Zug. Aber wir
haben keine Ahnung mehr von alter chinesischer Musik und die Chinesen auch
nicht. Vor dreifSig Jahren ist da etwas gewesen an Bewusstsein, das ist heute vol-
lig weg. Und damit auch Erfahrungen, die nétig wiren, um den Eurozentrismus
zu liberwinden, eben auch auf der musikalischen Ebene. Dadurch dass du weg
bist von dir, raus, am Himalaja, in Kalifornien, und dich darauf einlisst, lernst
du auch dich selbst kennen. Der Sprung kommt auch nicht einfach so zustande.
Das habe ich kapiert, das ist nicht so schnell zu haben.

Was machst du heute? Welches sind deine aktuellen Arbeiten?

Ich habe versucht — wieder eine »coincidentia oppositorum« — aus der eigenen
Improvisation heraus Klavierstiicke zu schreiben, die heiflen »Vom Klang des
Lebens«. Das wurde durch die Geburt der Kinder, durch das Erlebnis des wer-
denden Lebens angeregt. Das sind zwdlf Stiicke, es sind aber alles »In memo-
riam«-Stiicke. Zufillig war 1992 das Todesjahr von Messiaen und Cage, Miles
Davis war Ende 1991 gestorben ... und Roger Woodward hat das jetzt einge-

28

spielt. Und dann sind Streichquartette produziert worden, 3. und 4. Streichquar-
tett, wo ich Modi verwende und Mikroténe ... ich weif nicht, wie man es genau
nennen soll.

Wird man dir da wieder vorwerfen, dass es zu harmonisch ist?

Nein, diesmal nicht, das kratzt schon mehr. Dann habe ich eine 2. Sinfonie nach
dem »I Ging« geschrieben, »Die Auflosung«, mit groffem Chor. Da habe ich zwei
verschiedene Texte, original tibetische und den 150. Psalm »Alles, was Odem
hat«. Da habe ich das Gliick, dass die 2008 in Miinchen aufgefiihrt wird. Und ich
arbeite an einem Opernprojekt, oder vielleicht besser Musiktheaterprojekt, mit
Ronald Steckel, iiber Nahtod-Erfahrungen.

Uber NATO-Erfahrungen?

Nahtod! Ha! Klasse ... nein ... Das wurde ausgelost durch Intensivstationsge-
schichten, durch das Sterben meiner Eltern und meines besten Freundes Stranz,
dieses lange Dahingehen mit sechzehn Kabeln und diese Reanimationsgeschich-
ten. Da gibt es viele Berichte, in denen sich immer die gleichen Muster wie-
derfinden, von Bergsteigern oder Leuten, die klinisch tot waren und dann zu-
riickgeholt wurden. Dariiber mochte ich etwas machen. Am besten mit achtzig
Statisten im Rollstuhl.

Also Living Theatre?

Ja, in dem Sinne. Mit Krankenschwestern, alles in einer Klinik oder im Alten-
heim. Aber nicht mehr mit Vorhang auf und Orchester im Graben und so, son-
dern véllig offen.

Das Interview fand im Dezember 2006 in Hamburg statt. Zeitgleich veréffentlicht in: Neue
Zeitschrift fiir Musik (7/2007). Schott’s Séhne 2007. Der Abdruck erfolgt mit freundlicher
Genehmigung von Michael Rieger.

29



